,,Wie wire es, wenn wir Herr iiber Winde, Wellen,
Gezeiten und Schwerkraft sind, werden wir uns die
Energien der Liebe nutzbar machen?*

Teilhard de Chardin

Zuerst mochte ich mich ganz herzlich bedanken, dal? ich
in diesem interessanten Kreis mein Buch: ,Das
Gedachtnis von Gegenstanden oder die Macht der
Dinge” vorstellen darf.

Fur Parapsychologen ist das ein gelaufiges Thema. Als
Aul3enseiter kam ich eher auf Umwegen zu diesem
Thema.

Eigentlich wollte ich mir das Phanomen von Stimmung
oder Atmosphare erklaren, fr mich immer ein riesiges
Ratsel. Man spurt irgendwo irgendetwas. Ein Ort, ein
Ding, auch eine Person, strahlt etwas aus. Etwas liegt
quasi in der Luft. Ist Stimmung, ist Atmosphare
sozusagen nur aus der Luft gegriffen, ist sie etwas
Metaphysisches, oder gibt es dafiir ein physikalisches
Substrat? Besteht sie etwa aus irgendwelchen
physikalischen Teilchen? Besonders fiel mir diese
Ausstrahlung von etwas beim Malen auf. Lange Zeit
habe ich Portraits gemalt, und irgendwie fand ich es
hoch seltsam, dal3 in den gemalten Gesichtern, in den
Bildern, die Stimmung beziehungsweise die Geflhle
hervorkamen, die ich hatte, wahrend ich die Gesichter
malte. Die Bilder strahlten sie aus. Wie kamen meine
Geflhle in die Bilder, in einen toten Gegenstand, fragte
ich mich? Das hatte etwas Magisches. Und tatsachlich
fuhrten meine Fragen mich nicht nur in den Bereich der
Naturwissenschaften, sondern auch in den Bereich der
Magie und der Parapsychologie. In der Parapsychologie
fand ich statistische Evidenz daftr, dal3 Dinge und Orte



ein Gedachtnis haben, und zwar scheint alles um uns
herum gesattigt mit Informationen, Gedanken, Geflhlen,
Tonen, Lauten, Gertichen, mit allem, was um die
Gegenstande oder an den Orten je geschah, geflhlt,
gedacht wurde. Und nicht nur in den
Naturwissenschaften fand ich Modelle, die ein solches
Gedachtnis der Dinge erklaren, und die auch
vorschlagen, wo dieses Gedachtnis nun gespeichert
sein kdnnte.

Ich habe eine Menge dieser Modelle
zusammengetragen und mich dann ftr ein Modell
entschieden, das ich am plausibelsten fand. Wobei mein
Modell auch noch durch ein paar eigene Gedanken
erganzt ist. Die Harvard Physikerin Lisa Randall
vergleicht wissenschaftliche Modelle in witziger Manier
mit Modellen auf dem Laufsteg; sie sind einfallsreiche
Kreationen, die es in einer Vielzahl von Formen und
Macharten gibt. Wobei die schonsten alle
Aufmerksamkeit auf sich ziehen.

Die schdnsten Modelle fand ich in der
Quantenphysik. Aber ich fand das Gedachtnis der Dinge
und Modelle seiner Erklarung auch in anderen
Bereichen, in Biologie und Gehirnforschung, in
Philosophie, Psychologie, Anthropologie, Religion,
Magie usw., durch riesige Zeitraume hindurch, was
natdrlich auch wiederum die Faktizitat des Phanomens
erhoht. Um alle diese Modelle geht es hier. (Da ich nicht
aus den Naturwissenschaften komme, habe ich mich
maoglichst im Bereich des Grundsatzlichen, gerade noch
Anschaulichen, vielleicht falschlich Anschaulichen,
beweqgt.)

Zu solch einem Thema gibt es freilich nicht nur
herrschende Meinungen, sondern auch Meinungen von
Minderheiten, die vielleicht sogar als lunatics abgetan
werden. Minderheitenmeinungen habe ich dann bei

2



Problemlésungen herangezogen, wenn ich sie
besonders plausibel fand.

Dinge sind also nicht einfach tot, wie Newton und Descartes
uns glauben machen wollten. Sie kbnnen aul3erst lebendig
sein, sogar machtig. Es erklarte sich mir hier so einiges,
was mir zuvor ratselhaft schien. Ein Leonardo wirkt auf uns,
denn im Bild ist sozusagen noch sein Geist. Ein Gedanke
ist, so der berlihmte Einsteinschiler David Bohm, nicht
einfach fort, wenn wir ihn zu Ende gedacht haben. Er ist
noch da. In einem Leonardo steckt also noch ein Stlick
Leonardo, ist gespeichert, was er beim Malen gedacht,
gefuhlt hat. Es wird auf einmal verstandlich, warum
Menschen unbedingt ein Taschentuch des Papstes oder
einen Handschuh von Lady Gaga in ihren Besitz bringen
wollen. Warum sie das Original wollen und nicht die Kopie.
Warum sie sich Heilung von heiligen Orten oder heiligen
Dingen erhoffen. Selbst, warum sie darauf vertrauen, daf3
ein Markenartikel sie zu einem neuen Menschen macht. Die
Wirkungen gehen von der Erzeugung einer Stimmung, etwa
an einem Ort (auf einem ehemaligen Schlachtfeld befallt Sie
eine Beklemmung) bis zum Spuk an einem Ort, Uber
physische Wirkungen etwa eines Fetischs (ein verzauberter
Gegenstand macht jemanden krank) bis hin zur
Realprasenz des im Ding Verkorperten; in der Eucharistie
nimmt man zum Beispiel Christus in Brot und Wein als
realprasent an.

Die Mehrzahl, auch ich selbst, hat nun leider nur diffuse
Geflhle, spurt etwa an einem Ort, an dem Schlimmes
passiert ist, eine Beklemmung; das Schlimme ist dort
noch prasent. Ich habe mich daher, bevor ich tberall
nach Erklarungsmodellen fir ein Gedachtnis der Dinge
und Orte suchte, bemtht, mdglichst viele Gegenstande
und Orte zu finden, die auch weniger sensitiv Begabte,
also die meisten von uns, als sozusagen lebendig

3



empfinden. Gegenstande und Orte mit einer machtigen
Ausstrahlung. Haufig hatten eine zeremonielle
Konsekration, eine Weihe, ein Akt der Widmung, eine
magische Formel oder heftige Geflihle dem Gegenstand
oder Ort etwas aufgepragt. Kurz: bestimmte Gedanken
und Gefiihle haben Gegenstand und Ort verlebendigt.
Der geflihlte Schrecken an einem Ungliicksort wirkt noch
lange nach.

An die Lebendigkeit, an die Macht von Dingen glaubte man
in alteren, und glaubt man heute noch in sogenannten
primitiven Gesellschaften unbesehen. Im Westen steht man
seit Reformation und Aufklarung der Macht der Dinge eher
feindlich gegentber. Fir die Reformatoren gab es keine
heiligen, wirkméachtigen Dinge mehr, keine heilige Materie.
Es gab nur einen rein geistig gefuhrten ,Dialog”“ der
Glaubigen mit Gott. Die Aufklarung trennte einfach strikt
Materie und Geist - der Geist war lebendig, die Materie tot.

In den modernen Naturwissenschaften anderte sich dann
auf einmal wieder das Weltbild. Es geht quasi um eine
Einbeziehung von Geist in Materie, so dald lebendige Dinge
gar nicht mehr so abwegig sind, Dinge mit Ged&achtnis:

So ist die Quantenwelt in der modernen Physik eine
Welt reinen Potentials, die nur dann real wird, wenn sie
beobachtet wird. Kleinste Teilchen (Quanten), aus denen
alles besteht, Materie und Kréafte, richten sich, und das
erscheint vollkommen verriickt, nach der Beobachtung.
Unbeobachtet befinden sie sich im Zustand der
Potentialitat, im Wellenzustand, ihr Verhalten in diesem
Zustand mufd als unbestimmt betrachtet werden, in diesem
Zustand konnen sie gleichzeitig ,alles Mogliche®, quasi
tberall sein. Beobachtet werden sie erst zu Teilchen, die
einen konkreten Platz in Raum und Zeit einnehmen. Im
Wellenzustand bleiben Quanten, die, untechnisch
formuliert, einmal zusammen waren, und das ist eine

4



zweite, gesicherte Verricktheit, unabhangig von Raum und
Zeit, verbunden, Ubereinander informiert, man sagt dazu
Nichtlokalitat oder Verschrankung. Einstein hielt das noch
fir einen Spuk’.

Materie und Geist (das Bewul3tsein des Beobachters)
scheinen hier nicht mehr, wie bei Newton und Descartes,
eindeutig getrennt. Quantensysteme gewinnen etwas quasi
Bewul3tes, etwas Geisthaftes (sie sind tbereinander
informiert, sie richten sich nacheinander, sie richten sich
nach einem bewul3ten Beobachter). Gleichzeitig haben
Quanten hier auch ein Gedachtnis: denn bleiben Quanten
mit anderen Quanten, mit denen sie schon einmal in
Berlhrung waren, (quasi telepathisch) Gber Raum und Zeit
hinweg verbunden, bedeutet das nichts anderes, als dal}
Quanten ein Gedachtnis haben: Mit allem, was einen
umgibt und umgeben hat und umgeben wird, in Bertihrung
bleiben, heildt auch, seine Geschichte, sein Gedachtnis, an
sich tragen.

Nimmt man nun an, flr was ich mich einer noch nicht
herrschenden Meinung folgend?, entschieden habe, dafl3
auch grol3e Dinge Quantensysteme sind, dann impliziert
die Quantenphysik auch ganz direkt ein Gedachtnis von
grol3en Dingen, von Tassen, Fernsehern, Fingerringen,
Gehirnen. (Fur Stephen Hawking ist sogar das gesamte
Universum ein Quantensystem-.)

Fur namhafte Physiker hat dieses geisthafte Verhalten
von Quantensystemen mit dem sogenannten
Quantenvakuum zu tun, es wurzelt dort. Dieses
Quantenvakuum (ich habe mich fr ein bestimmtes Modell
vom Quantenvakuum entschieden) unterliegt praktisch den
Quanten, und ist eine Ebene jenseits von Raum und Zeit,
ein hoherdimensionaler Raum. Verhalten sich Quanten
(egal ob Materie- oder Krafteteilchen), verhalten sich

! Vgl. bei Anton Zeilinger, Einsteins Spuk, S. 196.
% S0 etwa auch Brian Greene, Das elegante Universum, S. 132.
3 Vgl. bei Amit Goswami, Das Bewul3te Universum, S. 182.

5



Quantensysteme, verrickt, sind sie also reines Potential
oder kommunizieren sie miteinander tber
Wellentberlagerungen tUber Raum und Zeit hinweg,
bereisen sie praktisch diesen Raum®.

Die Figur des Hologramms beschreibt dieses
Quantenvakuum perfekt. Im Hologramm ist im kleinsten
Partikel immer das Ganze enthalten. Im Quantenvakuum ist
ebenfalls alles in allem, da nichts durch Raum und Zeit
getrennt ist, alles ist dort eins, auch Materie und
Bewul3tsein. Und genauso wie beim Hologramm
Welleninterferenzmuster in Bilder umgerechnet werden,
werden aus dem hiesigen Quantenvakuum
Welleninterferenzmuster in unsere Realitat umgerechnet;
das leisten wir, weil unsere Gehirne im hier gewéahlten
Modell grof3e Quantensysteme sind und, das allgemein
anerkannt, Frequenzrechner.

Das Gedachtnis von Quantensystemen lage also letztlich in
einem bestimmten Modell des Quantenvakuums.

Wie findet nun die Speicherung des Gedachtnisses der
Dinge in diesem Vakuum konkret statt, fragte ich mich dann.
Nach Meinung namhatfter Physiker bestimmen
Gravitationswellen das Quantenvakuum, sie passen hier
ideal herein, Gravitation gilt nach vielen heute als
hoherdimensionale Kraft. Aber nicht nur Gravitationswellen
erscheinen als geeignete Kandidaten. Im Vakuum gibt es im
hiesigen Modell einfach alles, und das eben in Wellenform,
Gravitationswellen waren dabei lediglich die
fundamentalsten. Auch elektromagnetische Wellen kommen
so in Betracht und die Materiewellen der Gegenstande (in
der Materiewellen-Optik geht man ganz selbstverstandlich
davon aus, dal} Informationen auch in Materiewellen
gespeichert werden kdnnen). Es hat sich dann ein Modell

4 Vgl. bei Lothar Schéafer, Versteckte Wirklichkeit, S. 55ff, 59: zum Beispiel die Physiker Stapp, Kafatos
und Nadeau, Goswami und Nesteruk, um nur einige zu nennen, die das so sehen.

6



ergeben, in dem das Gedachtnis der Dinge universell,
sozusagen uberall und nirgendwo, in Gravitationswellen
und Materiewellen im hoherdimensionalen Vakuum
gespeichert ist. Lokal tritt es dann in elektromagnetischen
Wellen hervor, diese kbnnten es aus dem
hoherdimensionalen Bereich in unsere drei-,
vierdimensionale Welt, aus Materiewellen oder
Gravitationswellen, etwa in unsere Gehirne transportieren.
Das Gedachtnis kann hier flr uns sogar in einem
auratischen Leuchten hervortreten. Gravitationswellen (oder
auch Materiewellen) kdnnen sich im Vakuum auch in
elektromagnetische Wellen umwandeln oder diese im
Vakuum einfach sein, habe ich vorgeschlagen.
Elektromagnetische Wellen im Vakuum sind zugleich
elektromagnetische Wellen unserer drei-/vierdimensionalen
Welt, wo wir sie als Speicher von codierten Informationen
gut kennen (etwa Radio- und Fernsehwellen). So hatte
Gustav Theodor Fechner (1801-1887) nicht unrecht, als er
sagte: ,Im physikalischen Licht verbirgt sich ein noch
hoheres Licht.“*

Wir kdnnen nun Informationen aus dem kosmischen
Gedachtnis des Quantenvakuums uberhaupt herauslesen,
wenn, wie ich hier annehme, auch unsere Gehirne als
Quantensysteme mit dem Quantenvakuum wechselwirken.
Ein Informationstransfer entsttinde etwa durch
Resonanzkopplung (gleiche beziehungsweise &hnliche
Wellen Uberlappen und verstarken sich) oder ein in Phase
Kommen (Wellen, auch wenn sie unterschiedliche Frequenz
oder Amplituden haben, kdnnen sich synchronisieren,
kommunizieren, wenn beide zur gleichen Zeit inren Gipfel
oder ihr Tal erreichen).

Zapft unser Gehirn das Quantenvakuum an, kommt es
zu Ubersinnlichen Fahigkeiten wie Telepathie, Hellsehen,

° Vgl. Gustav Theodor Fechner bei Marco Bischof, Biophotonen, S. 411.
7



dem Lesen des Gedéachtnisses von Dingen, aber nach der
neuesten Bewul3tseins- und Hirnforschung auch zu allen
sonstigen fundamentalen Bewul3tseinsphdnomenen wie
etwa Kreativitat und Erinnerunge. Alle unsere
Bewultseinsfunktionen sind hiernach nicht mehr nur im
Gehirn, sondern auch dort drauf3en, in einem
physikalischen Feld (auch das eine Voraussetzung fur das
Gedachtnis eines Dings, das ja kein Gehirn hat).

Obwohl nun hiernach alle unsere Gehirne mit dem
Quantenvakuum wechselwirken, wir alle Zugang dazu
haben, kdnnen aber doch nur wenige, etwa begabte
Sensitive, das Gedachtnis der Gegenstande und Orte lesen
(oder hellsehen oder in die Zukunft sehen). Manche haben
also einen privilegierten Zugang zum Quantenvakuum. Es
gibt dort, kbnnte man annehmen, Frequenzbereiche, die flr
uns nicht oder nur bedingt zuganglich sind. Unsere Gehirne
wurden etwa nur ein bestimmtes Spektrum lesen, so wie die
einzelnen Saiten eines Klaviers nur auf ein eingeschranktes
Frequenzband reagieren. Unser Gedachtnis lage dann in
einem flr uns breit zuganglichen Frequenzband, hingegen
das Gedachtnis von Dingen in einem Frequenzspektrum
oder in Wellen, aus denen nicht unbedingt jeder
Informationen extrapolieren kann. Nach dem Physiker David
Bohm findet beim paranormalen Wissenserwerb einfach
eine Verschiebung der (normalen) Wahrnehmung statt. Ich
habe im Buch abweichend hiervon vorgeschlagen, dass wir,
wenn wir sozusagen im Geist mehr sehen, flr kurze Zeit
ausschlieB3lich mit unserem virtuellen Gehirn navigieren,
unserem Gehirn im Wellenzustand. In bestimmten
Bewul3tseinszustanden, in Trance, Meditation usw., die man
auch kunstlich herbeifuhren kann, wird nach manchen
sozusagen unser Frequenzband erweitert beziehungsweise
nach meiner Ansicht das reale Gehirn, das Gehirn auf

® Etwa Karl Pribram, Danah Zohar, aber auch Hal Puthoff, Brian Josephson, Roger Penrose (bei
Penrose ist allerdings das Gehirn kein Quantensystem, statt Gehirn kénnte man hier Bewuf3tsein
einsetzen), Dennis Gabor, Herbert Fréhlich, Henry Stapp, David Bohm.

8



Teilchen-Ebene, zuriickgedrangt und nur mit dem virtuellen
Gehirn, dem Gehirn im Wellenzustand, wahrgenommen,
also wortwortlich aul3erkdrperlich.

Hinzu kam nun noch bei der Recherche: Die Abdriicke der
Dinge im Quantenvakuum sind aufgrund der allgemein
anerkannten Eigenschaft der Superflissigkeit des
Quantenvakuums auch noch ewig. Und hier kam auf einmal
der hochinteressante Aspekt von Unsterblichkeit ins Spiel.
Gerade hierauf verweist auch der Physiker David
Bohm. Nach ihm hinterlassen vorige Momente (alles, was
wir je erlebt, gedacht, getan haben etc.) eine Spur: Sie sind
eingefaltet in die implizite Ordnung (seine implizite Ordnung
entspricht dem Quantenvakuum im hier vertretenen Modell).
Nun konnen wir, und das ist wirklich verrlckt, aus dieser
Spur theoretisch wiederum vergangene Momente
entfalten. Walter Schempp’, ein deutscher Mathematiker
und direkter Nachfahre Keplers, hat diese Moglichkeit
mathematisch gezeigt! Schempp gelang die mathematische
Demonstration der Theorie des Stanford Gehirnforschers
Karl Pribram®, daR sich Wahrnehmung und Erinnern in der
tiefen Welt der Quantenpartikel vollziehen, und zwar nicht in
Worten oder Bildern, nicht einmal in Bits oder chemischen
Impulsen, sondern in der Sprache von Welleninterferenzen,
der Sprache von Phase, Amplitude, Frequenz®. Ein

"Walter Schempp, Analog VLSI Network Models, Cortical Linking Neural Network Models, and
Quantum Holographic Neural Technology in Editor: Karl H. Pribram, Rethinking Neural Networks:
Quantum Fields And Biological Data, S. 233- 289.

® Schempp stiitzte sich dabei auf den Mathematiker Fourier und auf Dennis Gabor, der in den
vierziger Jahren den Nobelpreis fur die Entdeckung der Holographie bekam.

° Eigentlich sind unsere Gehirne Frequenzrechner, die mit Fourier-Gleichungen operieren.

- Der franzdsische Mathematiker Jean B.J. Fourier entwickelte im 18. Jahrhundert (!) Gleichungen, die
sogenannten Fourier-Transformationen, um Bilder in Wellen umzuwandeln und Wellen wieder in
Bilder zurtick zu verwandeln. - Wenn wir zum Beispiel sehen, geht kein Bild der Tasse oder Vase in
unser Gehirn, sondern zuerst deren Welleninterferenzmuster, deren in Wellen verschlisselte
Information. Dieses Welleninterferenzmuster rechnet das Gehirn mittels Fourier-Gleichungen dann
erst in ein dreidimensionales Bild um, es entsteht also eine virtuelle Projektion. (So wie eine
Fernsehkamera ein Bild in elektromagnetische Frequenzen umsetzt und das Fernsehgerat diese
Frequenzen wieder in ein Bild verwandelt.) Die Welt, die wir da drauf3en zu sehen meinen, erschaffen
wir somit selbst, als virtuelle Welt.

9



Gedanke ist, so Bohm, nicht fort, wenn wir ihn zu Ende
gedacht haben. Er hat sich lediglich zurtickgefaltet. Er ist
noch da, und vielleicht entfaltet er sich erneut!

Das bedeutet Unglaubliches! Nicht nur, dal3 unser
Gedachtnis, das Gedachtnis von allem und von jedem Ort,
daf die Vergangenheit, fortbesteht. Es mfte auch
bedeuten, von allem, wenn wir schon lange nicht mehr sind,
ISt sozusagen eine getreue Kopie vorhanden, von allem,
was wir waren, taten, erlebten, dachten, fihlten usw., von
jedem Wesen, jedem Ort, jedem Ding, eine Kopie, die
theoretisch wieder entfaltet werden kann, nach Schempp
etwa wieder in unserer dreidimensionalen Welt Form
nehmen kann (so wie Bilder in elektromagnetische Wellen
umgewandelt werden kdnnen und diese wieder zuriick in
Bilder).'® Das ware dann quasi Unsterblichkeit. (Immerhin
quasi: wir haben hier eine Mdglichkeit von Unsterblichkeit,
die erst noch sozusagen angeschuckt werden muf3. Es
ware so, als hatten wir ein fahrttichtiges, vollgetanktes Auto:
um zu fahren muf3te aber irgendwer erst noch den
ZundschlUssel betéatigen. Es braucht noch einen
Initialfunken).

1% viele Forscher werfen diese Mdoglichkeit von Unsterblichkeit hier nur am Rande auf, weil man sich
doch etwas geniert als esoterisch zu gelten: vgl. zum Beispiel Ervin Laszlo, Zu Hause im Universum,
S. 196ff. Geht man insbesondere davon aus, alles seien Quantensysteme, wie zum Beispiel der
Physiker Brian Greene oder auch der Physiker Archibald Wheeler sich vorstellen kénnen, so wéren
wir, mit allem Drum und Dran, in unserer Wellennatur ewig. Wir kdnnten dann als Personen
theoretisch wieder erweckt werden, in allen unseren Phasen, in jeder Sekunde unseres Seins. Man
denkt natirlich gleich an die beunruhigende Wiederkehr des ewig Gleichen... Das vermeiden wir,
wenn wir ein Modell wahlen, in dem das Gehirn ein Quantensystem ist, und nicht etwa das
BewulRtsein. Das Gehirn als Quantensystem ist dann real und virtuell, wobei das virtuelle Gehirn in
Aktion unser Bewul3tsein ware: Unsere reine Funktion des Denkens, Filhlens, Wahrnehmens ist
hier immer schon im Vakuum. Wenn wir denken, sind wir immer schon in diesem hdheren Bereich.
Unsere ureigene Aktion des Denkens, Fihlens, Wahrnehmens etc. kann somit nicht aus der impliziten
Ordnung des Vakuums in unsere explizite Welt entfaltet werden. Dort ist lediglich unser reales Gehirn,
und dort sind die konkreten Resultate unseres Denkens, Fuhlens, Wahrnehmens, Erinnerns usw.
Wir selbst, mit unseren Gehirnen, aus Fleisch und Blut, kdnnten so aus der impliziten Ordnung wieder
hervorgeholt werden. Auch unsere konkreten Gedanken etc., nicht aber unsere reine Funktion des
Denkens und Fuhlens. Die kénnte sich als Folge der Tatigkeit etwa unseres wiederhervorgeholten
realen Gehirns neu herausbilden. In diesem Modell hatten wir eine beunruhigende Folge nicht: die
Wiederkehr des immer Gleichen, die Wiederkehr eines identischen Lebens. Wir kdnnten hier
wiedererstehen und noch einmal ganz neu anfangen, Sie mussten nicht noch einmal dieselbe Frau
oder denselben Mann heiraten. Eine trgstliche Vorstellung.

10



Nicht nur in den Naturwissenschaften fand ich eine
plausible Erklarung flr das Gedéachtnis von Dingen. Ebenso
bin ich in so unterschiedlichen Gebieten wie Religionen,
Philosophie, Anthropologie, Magie etc. auf ein Modell
gestolR3en, das dem Modell des Quantenvakuums in der
Physik, flr das ich mich entschieden habe, aufs Haar glich.
Es war uberall dort ein Modell der verborgenen Wirklichkeit
hinter der Wirklichkeit unserer Erscheinungswelt, das auch
ein Gedachtnis der Dinge und Uberhaupt von allem enthalt.
In anderen Kulturen, zu anderen Zeiten tauchte das Modell
immer wieder auf. Egal, ob es sich nun um den
griechischen Pantheismus handelt, die ionische
Naturphilosophie, den Neuplatonismus, die christliche
Mystik des Mittelalters, die Kabbala. Oder um die Anima
Mundi, das Mysterium Magnum, das Chaos, den Archaus,
die Quintessenz oder den Stein der Weisen in der Magie.
Oder um die komplexe Figur des Heiligen Geistes, die
Akasha Chronik der indischen Philosophie, oder um den
Geist hinter allem: Brahman der Hindus und Buddhisten,
oder um das Mana in Malaysia und Polynesien, oder um
dieselbe Kraft nur unter anderem Namen im Voodoo, in
Mexico und Zentral Amerika, bei den Hopi, den Moki und
den Pueblo, den Kiowa oder den australischen
Ureinwohnern: Uberall geht man von einer Kraft
beziehungsweise Sphare aus, die hinter allen
Erscheinungen steht, hinter allem Lebenden, aber auch
hinter toten Gegenstanden. Alles ist animiert. Uberall
handelt es sich dabei um eine (ewige) Sphare jenseits von
Raum und Zeit, in der alles eins ist, alles mit allem (tberall,
Zu jeder Zeit) verbunden, also um eine Sphare mit
holographischen Eigenschaften. Das allein bedeutet schon,
daf’3 wir auch hier tGberall ein kosmisches Gedé&achtnis
haben. Aus Ihrem Fingernagel kdnnten Sie so die erste
Begegnung von Caesar und Kleopatra ablesen. Ein solches
kosmisches Gedéachtnis wird hier auch vielenorts
ausdricklich erwahnt.

11



Und genauso, wie ich in allen mdglichen Bereichen in
dieser Sphare auf ein kosmisches Gedachtnis gestol3en bin,
traf ich auch auf ein lokales Ding-Gedachtnis. Es tritt etwa
um den konkreten Gegenstand oder auch die konkrete
Person als Aura zutage, egal ob es sich um die Aureolen
des frihen Christentums handelt, um die irisierende
eiformige Blase der Kabbala, genannt nefish, um das
indische Prana, den Astralleib, das Evestrum, die odische
Lohe im Okkultismus, die Aura-Vorstellungen von
Bevolkerungsstammen wie den Kahunas aus Hawaii, den
australischen Ureinwohnern, den afrikanischen Karangas
oder Maschona. Dabei ist die lokale Aura sozusagen aus
demselben Stoff wie die alles belebende Kraft, die deshalb
auch manchenorts, zum Beispiel im Okkultismus, als
allgemeine Aura bezeichnet wird.

Das Interessante ist nun, in dem hier vertretenen
naturwissenschaftlichen Modell schaffen erst wir, durch
unsere Wahrnehmung, die Lokalitat, die auch als konkrete
Aura aufscheinen kann. Das lokale Gedachtnis tritt erst
hervor, wenn es durch unsere menschliche Wahrnehmung
aus dem Frequenzbereich des universellen Gedachtnisses
herausgeholt wird. Die lokale Aura ist in unserer, durch
unsere Wahrnehmung eine Verdichtung der tberall
befindlichen Aura. So wie ubiquitare Wellen durch unsere
Beobachtung zu lokalen Teilchen oder lokalen
Krauselungen des Uberall befindlichen Quantenvakuums
(Wellenuntergrunds) werden.

In den philosophischen, religibsen, magischen etc.
Modellen, Gberall hat diese Sphéare tberdies etwas
Geistiges und wird haufig als aus Licht (einem besonderen
Licht) bestehend vorgestelit.

In speziellen Geisteszustanden erreichen wir in diesen
Modellen die Sphare umfassend, uns wird dabei ein
beglickendes Einheitsgefiihl oder Allwissenheitsgefiihl
zuteil, das in den meisten Modellen auch als Erfahrung des
Gottlichen interpretiert wird. Mystiker, Genies, Kranke,

12



Sensitive, Intuitive, in Trance, in Ekstase, im Drogenrausch,
in Tiefenmeditation Befindliche, TrAumende etc. sehen hier
mehr, wie etwa das Gedachtnis von Gegenstanden.

Im Laufe der Recherche Uber das Gedachtnis von
Gegenstanden, ein auf den ersten Blick sehr enges Thema,
tauchten also plotzlich so fundamentale Figuren auf wie
Unsterblichkeit oder Wirklichkeitsmodelle. Und die Frage
stellte sich:
Ist die hier Uberall beschriebene Wirklichkeit hinter der
Wirklichkeit, die auch das Gedachtnis der Gegenstande
enthalt, die eigentliche Realitat? Ist das Gewirr von
Interferenzmustern im Quantenvakuum die eigentliche
Realitat? Stimmt etwa, was die Mystiker seit Jahrhunderten
fur wahr erklaren: namlich, daf3 die Wirklichkeit nur eine
lllusion ist, und tatsachlich eine unermef3liche in
Schwingungen versetzte Symphonie aus Wellenformen? Ist
unsere Wirklichkeit nur eine lllusion des Getrenntseins der
verschiedenen Objekte, die in Wahrheit das Produkt einer
tieferen Ordnung sind, in der nichts getrennt ist, in der
Bewul3tsein und Materie ein ungebrochenes Ganzes
darstellen? Gleicht die objektive Wirklichkeit (die wir
wahrnehmen) etwa in hOherem Masse einem Traum? Den
vielleicht sogar ein gottliches Bewul3tsein traumt? : Das
allem unterliegende Vakuum hat holographische
Eigenschaften, beim Hologramm wird eine eigentliche
Realitat in Welleninterferenzmuster umgewandelt und diese
in eine abgeleitete Projektion, ein illusionares Bild. Dies tun
Projektoren. Ist alles Materielle um uns herum letztlich von
projizierenden Bewuldtseinen (einem goéttlichen,
menschlichen Bewul3tseinen, dem Bewul3tsein von Atomen,
Zellen, Organismen usw.) geschaffen, in einem
hierarchischen Zusammenwirken? Ist unsere Realitat somit
nur eine holographische Projektion einer viel
fundamentaleren Ebene, einer eigentlichen Wirklichkeit?

13



Ein zentraler Gedanke im christlichen Glauben ist jedenfalls:
Gott ist Uberall, und ein jeder ist im Zentrum der gottlichen
Aufmerksamkeit. Das bedeutet, Gott befindet sich in einer
nichtortlichen und holographischen Realitat. Nichts anderes
ist das hier vertretene Quantenvakuum der modernen
Physik. Dementsprechend gewinnt der Sensitive, der das
Gedachtnis der Dinge vor sich sieht, womdglich einen
privilegierten Blick in den gottlichen Bereich (vielleicht in die
Welleninterferenzmuster eines gottlichen
Gehirns/Bewuldtseins). So wie es der Mystiker Jakob
Bohme'! formulierte: ,Solche Erkenntnis (er meint
paranormale Erkenntnis) sehe ich nicht mit fleischlichen
Augen, sondern mit denen Augen, wo sich das Leben in mir
gebaret; in ihr stehet mir des Himmels und der Hdolle Pforten
offen...“ Eine poetische Beschreibung fur den gattlichen
Platz des Gedachtnisses der Dinge.

Und noch verrtcktere Fragen stellten sich: Worin dieses
womoglich Gattliche nun bestiinde, wie dieser Gott nun
naher aussahe? Hat er alles geschaffen? Ist er das
Bewul3tsein von allem, einfach von allem: von allen
Elektronen, Schmetterlingen, Sternen, Seegurken, Vasen,
menschlichen und nicht menschlichen Intelligenzen usw. im
Universum? Ist er eine selbstregulierende Kosmologie:
,Traumt der Traum sich selber**?, wie es die Buschleute der
Kalahari hintersinnig formulieren?

Im einzelnen kann man solches nicht beantworten, und das
ist auch konsistent mit dem Faktum, dass das
Quantenvakuum fir uns per se gar nicht beobachtbar ist,
gar nicht eingesehen werden kann als hoherdimensionaler
Bereich. (Man stdl3t im Gbrigen auch auf Erkenntnisgrenzen,
sobald man Raumgebiete betrachtet, die kleiner als die
Planck-Lange 10 hoch minus 33 cm sind.)

1 Vgl. bei Justinuns Kerner, Die Seherin von Prevorst, S. 142.
'2 Bei Michael Talbot, Das Holographische Universum, S. 302.

14



Nur die Welt, die wir sozusagen dort herausholen, sehen wir
In einer bestimmten Art und Weise, sie ist aber womaoglich
nur ein Abglanz einer eigentlichen Realitat dahinter, die fur
uns gesperrt ist. Wir kdnnen nicht aus der Hohle im
platonischen H6hlengleichnis.

Im Ergebnis gibt es also ein Gedachtnis von Gegenstanden
und Orten. Es gibt hierfiir auch einstweilen hypothetische
Erklarungsmodelle. Und diese Erklarungsmodelle
entpuppen sich gleichzeitig als identisch mit gangigen
Beschreibungen einer Wirklichkeit hinter der Wirklichkeit, in
der Unsterblichkeit immer auch eine Hauptrolle spielt.

Zum Schluf3 kann ich vielleicht noch etwas dazu sagen,
wie die lange Beschaftigung mit dem ,,Gedachtnis der
Dinge“ meine Weltsicht verandert hat?

Im Leben gibt es vieles, das man umsonst getan hat, es
ist nicht gewdrdigt worden, gar nicht von unserer Umwelt
wahrgenommen worden. Viele Anstrengungen, die man
investiert hat, einschlief3lich Emotionen, haben zu nichts
gefuhrt, im Beruf oder im Privatleben. Es ist die
Erfahrung des Scheiterns, die viele oder fast alle
machen. Hier gab es flr mich jetzt einen Trost: nichts,
was wir getan oder gedacht oder gefuhlt haben, ist
verloren, es ist alles registriert (wenn das Modell
stimmt). Verkommt bei einem Romanschriftsteller ein
Roman in der Schublade und wird er nach seinem Tod
einfach in den Mull befordert, dann ist das nicht vollig
tragisch; es gibt davon eine ewige Kopie in einem
physikalischen Feld, die Mihe war also nicht ganz
umsonst, auch eine Kopie des Aufwands, der
Anstrengungen wére da, alles ist aufgehoben, nichts

15



verloren. Auf der anderen Seite wird allerdings auch
alles Schlechte festgehalten, das man etwa tut. Bedenkt
man dies, wird man vorsichtiger, geht weit behutsamer
mit seiner Umgebung um.

Marco Bischof, Biophotonen Das Licht in unseren Zellen, Zweitausendeins, Frankfurt am
Main, 13. Aufl. 2005. Original: 1995.

Amit Goswami, Das Bewusste Universum. Wie Bewusstsein die materielle Welt erschalft,
Liichow Verlag, Stuttgart, 2007. Original: The Self Aware Universe, 1993.

Brian Green, Das elegante Universum. Superstrings, verborgene Dimensionen und die Suche
nach der Weltformel, Goldmann, Miinchen, 2006. Original: The Elegant Universe, W.W.
Norton&Company, New York, 1999.

Ervin Laszlo, Zu Hause im Universum. Die neue Vision der Wirklichkeit, Ullstein, Berlin,
2005. Original: Science and The Akashic Field, Inner Traditions, Vermont, USA, 2004.

Karl H. Pribram, Rethinking Neural Networks: Quantum Fields And Biological Data,
Lawrence Erlbaum, Hillsdale, New Jersey, 1993.

Lothar Schifer, Versteckte Wirklichkeit. Wie uns die Quantenphysik zur Transzendenz fiihrt,
Hirzel Verlag, Stuttgart, 2004.

Michael Talbot, Das Holographische Universum. Die Welt in neuer Dimension, Droemer
Knaur, Miinchen, 1992. Original: The Holographic Universe, Harper Collins, New York,
1991.

Anton Zeilinger, Einsteins Spuk. Teleportation und weitere Mysterien der Quantenphysik, C.
Bertelsmann, Miinchen, 2005.

16



